CHRONIQUE GULINAIRE

LA GUISINE BOREALE,
DES ORIGINES AUTOCHTONES ?

\

e ne sais pas exactement quand

la cuisine boréale est devenue

a la mode. Peut-étre le jour
ou quelqu’un a décidé que manger
des pousses de sapin, cétait chic.
Ou peut-étre le jour ot j’ai vu un
chef saupoudrer de la poudre de
champignon sur une assiette vide
en disant que cétait «lessence du
territoire ».

Mais soyons sérieux deux minutes.
Ce nlest pas vrai que tout ¢a est
sorti de nulle part, un matin de
printemps, quand un chef sest

mis a infuser des aiguilles de pin
dans de T'huile de tournesol. On
sait tous qu'il y a eu des pionniers.
Des vrais. Des gens qui ont mis les
mains dans la terre, qui ont parlé
aux producteurs, qui ont cuisiné le
territoire bien avant que ¢a devienne
une tendance Instagram.

On n'a qu’a penser a Jean-Guy
Boulay, a Québec, et son fameux
Chez Boulay - temple du terroir
nordique ou le bleuet nest pas une
décoration, mais une déclaration.
Ou a Normand Laprise, qui a fait
de Toqué! une vitrine de ce que le
Québec a de plus noble 4 offrir, du
cerf de Charlevoix au topinambour
de Saint-Hyacinthe. Et que dire de

Martin Picard, qui a mis le gras de

canard et le sirop dérable sur la carte
comme s'il écrivait un poéme en
sauce brune.

Ces chefs-1a nont pas juste cuisiné
local. Ils ont raconté le territoire. Ils
ont donné une voix aux producteurs,
aux cueilleurs, aux éleveurs. Ils ont
fait de la cuisine boréale une affaire
de culture, pas juste de marketing.

Jai eu la chance de travailler pour
Normand Laprise dans une vie
antérieure. Et je peux vous dire une
chose: il n'y a rien de plus beau que
de le voir s'animer quand il parle
d’un producteur. Ses yeux brillent
comme s’il décrivait un grand

cru, sauf qu'il parle du gras jaune

et savoureux d’un animal élevé a
Saint-Quelque-Part-au-Québec.
Ce gras-1a, il le connait. Il sait dou
il vient, ce qu’il a mangé, comment
il a vécu. Et surtout, il sait que cette
qualité-1a, on la retrouve chez nous.
Bien sir, il y en a ailleurs. Mais

lui, il est fier de faire travailler les
producteurs d’ici. Sa passion est
visible, presque contagieuse. On
dirait qu’il cuisine avec ses souvenirs.

Bref, en me mettant & penser a la
cuisine boréale, je me suis mise a
me demander si cette culture nous
venait des Premieres Nations. Clest

\
f\ ’ Par Laurence David, stagiaire, Société d’histoire forestiere du Québec
4 5

logique, non? Les pousses de sapin,
les baies, les racines — ¢a ressemble
A un savoir ancestral, 2 une médecine
douce venue du fond des bois

Clest en pensant a tout ¢a que

j’ai eu une idée. Une bonne idée,
pensais-je. Pourquoi ne pas parler

a un chef autochtone ? Quelqu’un
qui connait vraiment la forét, pas
juste ses saveurs, mais son langage.
Clest comme ¢a que jai rencontré
Lysanne O’Bomsawin, Abénakise

de la communauté d’Odanak,
propriétaire du Traiteur Québénakis.

Et 14, tout a changé. Elle m’a
gentiment remis les idées en place.

LYSANNE O'BOMSAWIN
OU COMMENT J'Al COMPRIS
QUE JE NE SAVAIS RIEN

Je suis arrivée a notre rencontre
virtuelle avec mon petit carnet, mes
questions bien rangées. J’avais en
téte les pousses dépinette, le poivre
des dunes, le sumac. Je voulais parler
de gastronomie, de technique, de
terroir. Lysanne, elle, m'a parlé de
coupe-faim.

«Le poivre des dunes, cest utilisé
comme coupe-faim», m’a-t-elle dit,
comme on dirait que le pain, c’est

VOL.17,N°2, AUTOMNE 2025 - HIVER 2026 -55



pour ne pas mourir. Elle m’a parlé
de biére d’épinette, de mayonnaise
au poivre des dunes — «mais la
mayonnaise, c’est pas autochtone »,
a-t-elle ajouté, mi-sourire,
mi-rappel 4 Uordre.

Je prenais des notes, mais je
comprenais surtout que je métais
trompé de cuisine. Ce que je croyais
étre boréal, elle le voyait comme
utilitaire. Les épices, chez elle, ne
sont pas la pour flatter le palais,
mais pour soigner, pour nourrir,
pour survivre. Le sumac, elle l'utilise
pour remplacer le citron dans

un gravlax — «mais ¢a, cest tres
contemporain », précise-t-elle.

Je pose des questions sur des
ingrédients que nous savons
maintenant posséder prés de chez
nous. Le mélilot, par exemple.

«Du foin d'odeur, tu le sais ¢a?»

- «Du foin de quoi?»

- «Dodeur. Ca pousse dans les
marécages. Clest une herbe sacrée.
Elle apporte les bons esprits,

la bonne wvibe. Trés spirituel.

Pas médicinal, pas vraiment.
Aujourd’hui, on utilise la fleur pour
agrémenter, mais en grande quantité,
cest toxique. Et pourtant, on en fait
une épice.»

-« Et les morilles ?»

- «Non. Ca, clest européen.

Nous, on avait le chagga. Des
champignons pour vivre des choses
spirituelles. Ou utilitaires. Certains
servaient d’allume-feu. Pas tres
gastronomique, mais efficace.»

Le sumac, lui, soigne les maux de
gorge. Les fruits sont antioxydants.
Le bouleau jaune, on ne le cuisine
pas, mais on en fait du sirop. Leau
de bouleau, elle, est diurétique.

Tout ¢a, cétait de la survie. De la
médecine. Et puis la colonisation est
passée par la. Les connaissances se
sont effacées. Pas toutes. Ceux qui
savent, savent encore.

56- HISTOIRES FORESTIERES

Ce nétait pas une entrevue. Cétait
une lecon.

Elle parle de sagamité comme d’un
minestrone sans prétention. « On
repassera pour la beauté », lance-t-
elle, en riant doucement. Et moi, je
repassais mes idées regues.

Devant moi, Lysanne O’'Bomsawin
raconte, elle transmet. Elle parle

de jerky, de légumes a Iétouftée,

de poissons fumés, mais surtout,

elle parle d’'un savoir quoon a

trop longtemps ignoré. Un savoir
enraciné dans la mémoire, dans les
gestes, dans les odeurs. Un savoir qui
ne s'apprend pas dans les livres, mais
dans les cuisines, les communautés,
les villages.

Elle a cette maniere de dire les
choses qui vous fait sourire et
réfléchir en méme temps. Elle parle
avec humour, mais sans détour.
Javais devant moi bien plus qu'une
cheffe: une passeuse. Une femme
qui, a travers chaque plat, tend un fil
entre les mondes.

LE PARCOURS DE LYSANNE

Lysanne O’'Bomsawin n'a pas appris
a cuisiner dans un seul lieu. Elle a
appris dans les maisons, dans les
rassemblements, dans les souvenirs.
Mais elle a aussi appris dans les
écoles. Trois fois plutot qu'une. Elle
détient trois diplomes en cuisine,
pas par obsession du papier, mais
par soif de maitrise. Par désir de
comprendre les régles pour mieux
les contourner ensuite.

Cette formation rigoureuse, elle ne
la brandit pas comme un trophée.
Elle la porte en elle, dans ses gestes
précis, dans sa capacité a naviguer
entre les codes de la gastronomie
occidentale et les savoirs
autochtones. Elle connait les sauces
meres, les cuissons classiques, les
normes sanitaires. Mais elle connait
aussi les plantes, les fumaisons, les
gestes transmis sans mots.

Quand elle commence 2 cuisiner des
plats a saveur autochtone, en 2006,
elle se méfie du mot «traditionnel »,
trop souvent utilisé pour enfermer
plutot que pour célébrer. Pour
beaucoup, la cuisine autochtone, clest
encore ce fichu ragott de castor. Une
caricature. Une anecdote. Un cliché
qui colle 4 la peau comme une odeur

de fumée.

Elle, elle veut montrer autre chose.
Que la cuisine autochtone peut étre
contemporaine, inventive, urbaine.
Queelle peut dialoguer avec les
saisons, les territoires, les influences.
Queelle peut étre a la fois enracinée
et en mouvement. Elle veut casser
I'image d’une cuisine figée dans le
bois, dans les stéréotypes, dans les
fantasmes exotiques des autres.

(( La cuisine autochtone
peut étre contemporaine,
inventive, urbaine. Elle

peut dialoguer avec les
saisons, les territoires,

les influences, a la fois
enracinée et en mouvement.

Elle commence a2 Montréal, dans
des événements, des festivals, des
services traiteurs. Elle cuisine pour
des clienteles qui, souvent, ne savent
méme pas ce quest une sagamité.
Elle explique, elle raconte, elle tend
la main. Parfois, on ne ‘écoute pas.
Parfois, on écoute mal. Mais elle
persiste. Et un jour, les questions
changent. Les gens ne demandent
plus seulement ce qu'il y a dans
I'assiette. Ils demandent d'ou ¢a
vient. Ce que ¢a signifie. Ce que ¢a
raconte.

Cest la que son parcours prend
une autre dimension. Elle nlest
plus seulement chefte. Elle devient
médiatrice. Passeuse. Elle cuisine,
oui, mais elle tisse aussi des liens.
Entre les cultures. Entre les
mémoires. Entre les générations.



Quand le musée des Abénakis

a agrandi ses installations, une
nouvelle occasion se présente. Une
demande culinaire émerge. Elle
quitte Montréal pour s’ancrer dans
ce quelle appelle le triangle des
Bermudes du Québec: 'Estrie,
Drummondville, le Centre-du-
Québec. La ou les routes se croisent,
mais ou les cultures, parfois, ne se
rencontrent pas encore.

Elle y apporte ses plats, ses histoires,
sa voix. Et peu a peu, elle devient
une référence. Pas une vedette. Une
présence. Une voix quon appelle
quand on veut faire les choses
autrement.

LES EMBUCHES

Quand on demande a Lysanne

si ca a été difficile de se faire une
place, elle hésite. Pas par pudeur.
Par lucidité. Parce que la réponse
nlest pas simple. Parce quily a eu
des obstacles, oui, mais aussi des
ouvertures. Des silences, mais aussi
des encouragements. Et que tout ¢a
sest entremélé.

Elle dit quelle est arrivée dans une
bonne période. Mais une bonne
période, ¢a reste relatif. Au début
des années 2000, les cuisines
professionnelles sont encore des
lieux d’hommes. D’hommes blancs,
souvent. On ne le dit pas, mais on
le sent. Les femmes doivent prouver
queelles «tiennent le coup». Elle,
elle a trois diplomes. Elle connait
son affaire. Mais ¢a ne suffit pas
toujours a faire taire les préjugés.
Elle raconte quon disait des femmes
quelles ne toléraient pas la chaleur.
Littéralement. Comme si leur peau,
leur corps, leur volonté étaient
moins résistants. Des niaiseries,
dit-elle. Mais des niaiseries qui
collent, qui ralentissent, qui
fatiguent.

Et pourtant, elle avance. Elle trouve
des alliés. Ses professeurs, d’abord,

qui voient en elle une voix singuliere.

Une cuisine qui ne ressemble a
aucune autre. Une couleur a mettre
de l'avant, pas pour faire joli, mais
pour enrichir le paysage culinaire
québécois. Elle sent qu'il y a un
mouvement qui commence. Une
curiosité qui séveille. Une envie de
sortir des sentiers battus.

Clest dans ce contexte quelle se
lance en affaires, en 2010. Soutenue
par son conjoint, elle démarre sa
propre entreprise. Elle ne veut
plus attendre quion lui fasse une
place. Elle la crée elle-méme. Elle
commence 2 Montréal, 12 ou les
occasions sont plus nombreuses,
mais aussi plus volatiles. Puis,
peu a peu, elle se rapproche de sa
communauté, de son territoire, de
ses racines.

Elle ne se définit pas comme une
militante. Mais sa présence, son
parcours, sa cuisine sont politiques.
Pas dans le sens partisan. Dans le

Cuisine
autochtone

AVOTR-I
AAUJOURD

HLUI

sens existentiel. Elle est 1a. Elle
cuisine. Elle réussit. Et rien que ¢a,
cest déja une réponse.

LEVOLUTION DU REGARD

Pendant longtemps, la cuisine
autochtone a été ignorée. Invisible.
Réduite a quelques images figées,
souvent folkloriques, parfois
ridiculisées. On la regardait de loin,
avec condescendance ou avec une
certaine curiosité, mais rarement
avec appétit. Et encore moins avec
respect.

Lysanne a vu ce regard changer.
Lentement. Par a-coups. Elle a
vu les silences se transformer en
questions. Les regards fuyants
devenir curieux.

Elle raconte que le poisson fumé
traditionnel, autrefois ignoré, est
aujourd’hui une demande presque
systématique. Et ce changement,
elle le sent. Elle

le mesure dans les
conversations, dans
les invitations, dans
les mercis quon lui
adresse. Il y a une
curiosité nouvelle. Et,
pour une fois, cette
curiosité ne sent pas
le piege a touristes.
Elle sent le début

d’un respect.

Mais ce changement
ne vient pas de
nulle part. Notre
conversation prend
une tangente et on
se parle de la mode
des produits boréals.
Une mode qui a mis
Ri sous les projecteurs
des ingrédients que
les Premiers Peuples
utilisent depuis
toujours.

Cuisine autochtone — saveurs et savoir—faire d’hier a
aujourd hui, publié¢ par Lysianne O’Bomsawin aux Editions de

I'Homme.

VOL.17,N°2, AUTOMNE 2025 - HIVER 2026 -57



«Tu sais qui a implanté ¢a?» me
demande-t-elle.

- «Boulay. »

- «Tu sais pourquoi ?»

- «Vas-y donc. »

- «Parce qu’il trouvait ¢a ben
dommage que nous, on n’utilise pas
nos produits locaux, alors que la
France a une culture de son terroir.
Ici, on ne connaissait méme pas ce
qu’il y avait autour de nous. »

Jean-Luc Boulay, juge a I'émission
Les chefs, a mis ¢a de 'avant en
créant son restaurant Chez Boulay
bistro boréal. Et ¢a a pris. Les
Québécois se sont approprié ces
ingrédients. Tant mieux, dit-elle.
Mais elle ajoute: chez les Premiéres
Nations, ces ingrédients-1a ne sont
pas juste bons. Ils soignent. Ils
racontent. Ils relient.

Ce que d’autres découvrent comme
une tendance, elle le vit comme
une mémoire. Une continuité. Une
responsabilité. Elle ne rejette pas

la mode boréale. Elle sen réjouit,
méme. Mais elle rappelle que pour
elle, ces produits ne sont pas des
nouveautés. Ce sont des héritages.
Et que derriére chaque baie, chaque
racine, chaque fumaison, il y a une
histoire. Une communauté. Une
terre.

(( Derriere chaque baie,
chaque racine, chague
fumaison, il y a une histoire.
Une communauté. Une terre.

LA CUISINE COMME OUTIL
DE TRANSMISSION

Lysanne ne milite pas. Elle ne
brandit pas de pancartes, ne cherche
pas a convaincre a coups de slogans.
Ce quelle fait, cest cuisiner. Mais
dans ses plats, il y a plus que des
ingrédients. Il y a du vécu. De la
mémoire. Elle le dit simplement:

58- HISTOIRES FORESTIERES

«'Tu peux retirer I'Indienne de la
réserve, mais pas I'inverse.» Une
vieille expression des années 1950,
quelle prononce sans ironie. Pas
pour provoquer. Pour dire une vérité
intime. Pour elle, sa communauté,
cest son village, son chez-soi. Ce
nlest pas une étiquette, cest une
appartenance. Une maniére de sentir,
de se souvenir, de transmettre.

La sagamité, elle la reconnait a
lTodeur. Et elle ne sent pas pareil
quand elle est faite au village. Il y a
quelque chose dans la fumée, dans
la texture, dans le silence autour de
la marmite. Quelque chose qui ne se
mesure pas, mais qui se ressent. Une
mémoire collective qui passe par les
narines, par les papilles, par le cceur.

Les mets quelle prépare
aujourd’hui viennent des ainés de sa
communauté. Ce sont des recettes,
oui, mais aussi des récits. Des gestes
appris en regardant, en aidant, en
partageant. Elle ne les reproduit pas
a lidentique. Elle les interpréte, les
adapte, les fait vivre. Mais elle ne les
trahit jamais. Parce qu’ils portent
en eux une charge affective, une
histoire, une dignité.

Quand elle sert une créme de
légumes a l'érable, c’est bon. Mais

si elle y ajoute un bagage culturel,
une anecdote, un souvenir, les gens
écoutent autrement. Ils ne gottent
plus seulement avec la bouche.

Ils gottent avec lesprit. Avec
attention. Et ce quelque chose-1a, ce
supplément d’ame, il revient. Dans
les regards. Dans les mercis sinceres.

Elle sait que la cuisine peut créer

des liens. Des liens vrais. Des liens
durables. Parce quelle touche a
'intime, au quotidien, & ce quon
partage sans toujours le dire. Et cest
1 que sa cuisine devient un outil. Un
outil de transmission, oui. Mais aussi
un outil de dialogue. Une maniére
d’entrer en relation. De dire : voici
qui je suis. Voici d'ou je viens. Et si
tu veux bien, on peut se rencontrer
13, entre deux bouchées.

UN PONT A BATIR

Ce que Lysianne espére, cest que
la curiosité reste. Que l'ouverture
ne soit pas passagére. Que les ponts
quon commence 4 construire ne
seffondrent pas au premier coup de
vent.

Et elle s’appuie sur ce qu'il y a de
plus simple, de plus universel: la
nourriture. Parce quon mange tous.
Parce quon partage tous ce geste-la.
Parce que cest plus facile de tendre
la main quand elle tient une assiette.

Elle donne un exemple : le mais
lessivé. Un aliment modeste, mais
chargé de mémoire. Partagé entre
Autochtones et boomers. Un

gout denfance pour certains, un
gout d’histoire pour d’autres. Une
nostalgie commune. Une racine qui
relie.

CHRONIQUE SUR LES
INGREDIENTS BOREALS ? OUPS!

Je voulais écrire sur la cuisine
boréale. Sur les épices du Nord, les
baies oubliées, les aiguilles de pin
dans les sauces. Je voulais parler de
cette tendance qui s'installe dans
les restaurants, dans les marchés,
dans les discours gastronomiques.
Mais ma rencontre avec Lysanne
O’Bomsawin a tout changé.
Soudain, mon sujet sest déplacé. Ce
texte est né d’'un détour. Et souvent,
les détours meénent plus loin que
prévu!



