
Je ne sais pas exactement quand 
la cuisine boréale est devenue 
à la mode. Peut-être le jour 

où quelqu’un a décidé que manger 
des pousses de sapin, c’était chic. 
Ou peut-être le jour où j’ai vu un 
chef saupoudrer de la poudre de 
champignon sur une assiette vide 
en disant que c’était « l’essence du 
territoire ».

Mais soyons sérieux deux minutes. 
Ce n’est pas vrai que tout ça est 
sorti de nulle part, un matin de 
printemps, quand un chef s’est 
mis à infuser des aiguilles de pin 
dans de l’huile de tournesol. On 
sait tous qu’il y a eu des pionniers. 
Des vrais. Des gens qui ont mis les 
mains dans la terre, qui ont parlé 
aux producteurs, qui ont cuisiné le 
territoire bien avant que ça devienne 
une tendance Instagram.

On n’a qu’à penser à Jean-Guy 
Boulay, à Québec, et son fameux 
Chez Boulay - temple du terroir 
nordique où le bleuet n’est pas une 
décoration, mais une déclaration. 
Ou à Normand Laprise, qui a fait 
de Toqué ! une vitrine de ce que le 
Québec a de plus noble à offrir, du 
cerf de Charlevoix au topinambour 
de Saint-Hyacinthe. Et que dire de 
Martin Picard, qui a mis le gras de 

canard et le sirop d’érable sur la carte 
comme s’il écrivait un poème en 
sauce brune.

Ces chefs-là n’ont pas juste cuisiné 
local. Ils ont raconté le territoire. Ils 
ont donné une voix aux producteurs, 
aux cueilleurs, aux éleveurs. Ils ont 
fait de la cuisine boréale une affaire 
de culture, pas juste de marketing.

J’ai eu la chance de travailler pour 
Normand Laprise dans une vie 
antérieure. Et je peux vous dire une 
chose : il n’y a rien de plus beau que 
de le voir s’animer quand il parle 
d’un producteur. Ses yeux brillent 
comme s’il décrivait un grand 
cru, sauf qu’il parle du gras jaune 
et savoureux d’un animal élevé à 
Saint-Quelque-Part-au-Québec. 
Ce gras-là, il le connaît. Il sait d’où 
il vient, ce qu’il a mangé, comment 
il a vécu. Et surtout, il sait que cette 
qualité-là, on la retrouve chez nous. 
Bien sûr, il y en a ailleurs. Mais 
lui, il est fier de faire travailler les 
producteurs d’ici. Sa passion est 
visible, presque contagieuse. On 
dirait qu’il cuisine avec ses souvenirs.

Bref, en me mettant à penser à la 
cuisine boréale, je me suis mise à 
me demander si cette culture nous 
venait des Premières Nations. C’est 

CHRONIQUE CULINAIRE  

Par Laurence David, stagiaire, Société d’histoire forestière du Québec

LA CUISINE BORÉALE,  
DES ORIGINES AUTOCHTONES ?

logique, non ? Les pousses de sapin, 
les baies, les racines — ça ressemble 
à un savoir ancestral, à une médecine 
douce venue du fond des bois

C’est en pensant à tout ça que 
j’ai eu une idée. Une bonne idée, 
pensais-je. Pourquoi ne pas parler 
à un chef autochtone ? Quelqu’un 
qui connaît vraiment la forêt, pas 
juste ses saveurs, mais son langage. 
C’est comme ça que j’ai rencontré 
Lysanne O’Bomsawin, Abénakise 
de la communauté d’Odanak, 
propriétaire du Traiteur Québénakis. 

Et là, tout a changé. Elle m’a 
gentiment remis les idées en place. 

LYSANNE O’BOMSAWIN  
OU COMMENT J’AI COMPRIS 
QUE JE NE SAVAIS RIEN

Je suis arrivée à notre rencontre 
virtuelle avec mon petit carnet, mes 
questions bien rangées. J’avais en 
tête les pousses d’épinette, le poivre 
des dunes, le sumac. Je voulais parler 
de gastronomie, de technique, de 
terroir. Lysanne, elle, m’a parlé de 
coupe-faim.

« Le poivre des dunes, c’est utilisé 
comme coupe-faim », m’a-t-elle dit, 
comme on dirait que le pain, c’est 

VOL. 17, NO 2, AUTOMNE 2025 - HIVER 2026    -55



pour ne pas mourir. Elle m’a parlé 
de bière d’épinette, de mayonnaise 
au poivre des dunes — « mais la 
mayonnaise, c’est pas autochtone », 
a-t-elle ajouté, mi-sourire, 
mi-rappel à l’ordre.

Je prenais des notes, mais je 
comprenais surtout que je m’étais 
trompé de cuisine. Ce que je croyais 
être boréal, elle le voyait comme 
utilitaire. Les épices, chez elle, ne 
sont pas là pour flatter le palais, 
mais pour soigner, pour nourrir, 
pour survivre. Le sumac, elle l’utilise 
pour remplacer le citron dans 
un gravlax — « mais ça, c’est très 
contemporain », précise-t-elle. 

Je pose des questions sur des 
ingrédients que nous savons 
maintenant posséder près de chez 
nous. Le mélilot, par exemple. 
« Du foin d’odeur, tu le sais ça ? » 
- « Du foin de quoi ? » 
- « D’odeur. Ça pousse dans les 
marécages. C’est une herbe sacrée. 
Elle apporte les bons esprits, 
la bonne vibe. Très spirituel. 
Pas médicinal, pas vraiment. 
Aujourd’hui, on utilise la fleur pour 
agrémenter, mais en grande quantité, 
c’est toxique. Et pourtant, on en fait 
une épice. »

-« Et les morilles ? »

- « Non. Ça, c’est européen. 
Nous, on avait le chagga. Des 
champignons pour vivre des choses 
spirituelles. Ou utilitaires. Certains 
servaient d’allume-feu. Pas très 
gastronomique, mais efficace. »

Le sumac, lui, soigne les maux de 
gorge. Les fruits sont antioxydants. 
Le bouleau jaune, on ne le cuisine 
pas, mais on en fait du sirop. L’eau 
de bouleau, elle, est diurétique. 
Tout ça, c’était de la survie. De la 
médecine. Et puis la colonisation est 
passée par là. Les connaissances se 
sont effacées. Pas toutes. Ceux qui 
savent, savent encore.

Ce n’était pas une entrevue. C’était 
une leçon.

Elle parle de sagamité comme d’un 
minestrone sans prétention. « On 
repassera pour la beauté », lance-t-
elle, en riant doucement. Et moi, je 
repassais mes idées reçues.

Devant moi, Lysanne O’Bomsawin 
raconte, elle transmet. Elle parle 
de jerky, de légumes à l’étouffée, 
de poissons fumés, mais surtout, 
elle parle d’un savoir qu’on a 
trop longtemps ignoré. Un savoir 
enraciné dans la mémoire, dans les 
gestes, dans les odeurs. Un savoir qui 
ne s’apprend pas dans les livres, mais 
dans les cuisines, les communautés, 
les villages.

Elle a cette manière de dire les 
choses qui vous fait sourire et 
réfléchir en même temps. Elle parle 
avec humour, mais sans détour. 
J’avais devant moi bien plus qu’une 
cheffe : une passeuse. Une femme 
qui, à travers chaque plat, tend un fil 
entre les mondes.

LE PARCOURS DE LYSANNE

Lysanne O’Bomsawin n’a pas appris 
à cuisiner dans un seul lieu. Elle a 
appris dans les maisons, dans les 
rassemblements, dans les souvenirs. 
Mais elle a aussi appris dans les 
écoles. Trois fois plutôt qu’une. Elle 
détient trois diplômes en cuisine, 
pas par obsession du papier, mais 
par soif de maîtrise. Par désir de 
comprendre les règles pour mieux 
les contourner ensuite.

Cette formation rigoureuse, elle ne 
la brandit pas comme un trophée. 
Elle la porte en elle, dans ses gestes 
précis, dans sa capacité à naviguer 
entre les codes de la gastronomie 
occidentale et les savoirs 
autochtones. Elle connaît les sauces 
mères, les cuissons classiques, les 
normes sanitaires. Mais elle connaît 
aussi les plantes, les fumaisons, les 
gestes transmis sans mots.

Quand elle commence à cuisiner des 
plats à saveur autochtone, en 2006, 
elle se méfie du mot « traditionnel », 
trop souvent utilisé pour enfermer 
plutôt que pour célébrer. Pour 
beaucoup, la cuisine autochtone, c’est 
encore ce fichu ragoût de castor. Une 
caricature. Une anecdote. Un cliché 
qui colle à la peau comme une odeur 
de fumée.

Elle, elle veut montrer autre chose. 
Que la cuisine autochtone peut être 
contemporaine, inventive, urbaine. 
Qu’elle peut dialoguer avec les 
saisons, les territoires, les influences. 
Qu’elle peut être à la fois enracinée 
et en mouvement. Elle veut casser 
l’image d’une cuisine figée dans le 
bois, dans les stéréotypes, dans les 
fantasmes exotiques des autres.

La cuisine autochtone 
peut être contemporaine, 

inventive, urbaine. Elle 
peut dialoguer avec les 
saisons, les territoires, 
les influences, à la fois 

enracinée et en mouvement.

Elle commence à Montréal, dans 
des événements, des festivals, des 
services traiteurs. Elle cuisine pour 
des clientèles qui, souvent, ne savent 
même pas ce qu’est une sagamité. 
Elle explique, elle raconte, elle tend 
la main. Parfois, on ne l’écoute pas. 
Parfois, on l’écoute mal. Mais elle 
persiste. Et un jour, les questions 
changent. Les gens ne demandent 
plus seulement ce qu’il y a dans 
l’assiette. Ils demandent d’où ça 
vient. Ce que ça signifie. Ce que ça 
raconte.

C’est là que son parcours prend 
une autre dimension. Elle n’est 
plus seulement cheffe. Elle devient 
médiatrice. Passeuse. Elle cuisine, 
oui, mais elle tisse aussi des liens. 
Entre les cultures. Entre les 
mémoires. Entre les générations.

56-    HISTOIRES FORESTIÈRES



Quand le musée des Abénakis 
a agrandi ses installations, une 
nouvelle occasion se présente. Une 
demande culinaire émerge. Elle 
quitte Montréal pour s’ancrer dans 
ce qu’elle appelle le triangle des 
Bermudes du Québec : l’Estrie, 
Drummondville, le Centre-du-
Québec. Là où les routes se croisent, 
mais où les cultures, parfois, ne se 
rencontrent pas encore.

Elle y apporte ses plats, ses histoires, 
sa voix. Et peu à peu, elle devient 
une référence. Pas une vedette. Une 
présence. Une voix qu’on appelle 
quand on veut faire les choses 
autrement. 

LES EMBÛCHES

Quand on demande à Lysanne 
si ça a été difficile de se faire une 
place, elle hésite. Pas par pudeur. 
Par lucidité. Parce que la réponse 
n’est pas simple. Parce qu’il y a eu 
des obstacles, oui, mais aussi des 
ouvertures. Des silences, mais aussi 
des encouragements. Et que tout ça 
s’est entremêlé.

Elle dit qu’elle est arrivée dans une 
bonne période. Mais une bonne 
période, ça reste relatif. Au début 
des années 2000, les cuisines 
professionnelles sont encore des 
lieux d’hommes. D’hommes blancs, 
souvent. On ne le dit pas, mais on 
le sent. Les femmes doivent prouver 
qu’elles « tiennent le coup ». Elle, 
elle a trois diplômes. Elle connaît 
son affaire. Mais ça ne suffit pas 
toujours à faire taire les préjugés. 
Elle raconte qu’on disait des femmes 
qu’elles ne toléraient pas la chaleur. 
Littéralement. Comme si leur peau, 
leur corps, leur volonté étaient 
moins résistants. Des niaiseries, 
dit-elle. Mais des niaiseries qui 
collent, qui ralentissent, qui 
fatiguent.

Et pourtant, elle avance. Elle trouve 
des alliés. Ses professeurs, d’abord, 
qui voient en elle une voix singulière. 

Une cuisine qui ne ressemble à 
aucune autre. Une couleur à mettre 
de l’avant, pas pour faire joli, mais 
pour enrichir le paysage culinaire 
québécois. Elle sent qu’il y a un 
mouvement qui commence. Une 
curiosité qui s’éveille. Une envie de 
sortir des sentiers battus.

C’est dans ce contexte qu’elle se 
lance en affaires, en 2010. Soutenue 
par son conjoint, elle démarre sa 
propre entreprise. Elle ne veut 
plus attendre qu’on lui fasse une 
place. Elle la crée elle-même. Elle 
commence à Montréal, là où les 
occasions sont plus nombreuses, 
mais aussi plus volatiles. Puis, 
peu à peu, elle se rapproche de sa 
communauté, de son territoire, de 
ses racines.

Elle ne se définit pas comme une 
militante. Mais sa présence, son 
parcours, sa cuisine sont politiques. 
Pas dans le sens partisan. Dans le 

sens existentiel. Elle est là. Elle 
cuisine. Elle réussit. Et rien que ça, 
c’est déjà une réponse.

L’ÉVOLUTION DU REGARD

Pendant longtemps, la cuisine 
autochtone a été ignorée. Invisible. 
Réduite à quelques images figées, 
souvent folkloriques, parfois 
ridiculisées. On la regardait de loin, 
avec condescendance ou avec une 
certaine curiosité, mais rarement 
avec appétit. Et encore moins avec 
respect.

Lysanne a vu ce regard changer. 
Lentement. Par à-coups. Elle a 
vu les silences se transformer en 
questions. Les regards fuyants 
devenir curieux. 

Elle raconte que le poisson fumé 
traditionnel, autrefois ignoré, est 
aujourd’hui une demande presque 
systématique. Et ce changement, 

elle le sent. Elle 
le mesure dans les 
conversations, dans 
les invitations, dans 
les mercis qu’on lui 
adresse. Il y a une 
curiosité nouvelle. Et, 
pour une fois, cette 
curiosité ne sent pas 
le piège à touristes. 
Elle sent le début 
d’un respect.

Mais ce changement 
ne vient pas de 
nulle part. Notre 
conversation prend 
une tangente et on 
se parle de la mode 
des produits boréals. 
Une mode qui a mis 
sous les projecteurs 
des ingrédients que 
les Premiers Peuples 
utilisent depuis 
toujours.

Cuisine autochtone — saveurs et savoir-faire d’hier à 
aujourd’hui, publié par Lysianne O’Bomsawin aux Éditions de 
l’Homme.

VOL. 17, NO 2, AUTOMNE 2025 - HIVER 2026    -57



« Tu sais qui a implanté ça ? » me 
demande-t-elle. 
- « Boulay. » 
- « Tu sais pourquoi ? » 
- « Vas-y donc. » 
- « Parce qu’il trouvait ça ben 
dommage que nous, on n’utilise pas 
nos produits locaux, alors que la 
France a une culture de son terroir. 
Ici, on ne connaissait même pas ce 
qu’il y avait autour de nous. »

Jean-Luc Boulay, juge à l’émission 
Les chefs, a mis ça de l’avant en 
créant son restaurant Chez Boulay 
bistro boréal. Et ça a pris. Les 
Québécois se sont approprié ces 
ingrédients. Tant mieux, dit-elle. 
Mais elle ajoute : chez les Premières 
Nations, ces ingrédients-là ne sont 
pas juste bons. Ils soignent. Ils 
racontent. Ils relient.

Ce que d’autres découvrent comme 
une tendance, elle le vit comme 
une mémoire. Une continuité. Une 
responsabilité. Elle ne rejette pas 
la mode boréale. Elle s’en réjouit, 
même. Mais elle rappelle que pour 
elle, ces produits ne sont pas des 
nouveautés. Ce sont des héritages. 
Et que derrière chaque baie, chaque 
racine, chaque fumaison, il y a une 
histoire. Une communauté. Une 
terre.

Derrière chaque baie, 
chaque racine, chaque 

fumaison, il y a une histoire. 
Une communauté. Une terre.

LA CUISINE COMME OUTIL  
DE TRANSMISSION

Lysanne ne milite pas. Elle ne 
brandit pas de pancartes, ne cherche 
pas à convaincre à coups de slogans. 
Ce qu’elle fait, c’est cuisiner. Mais 
dans ses plats, il y a plus que des 
ingrédients. Il y a du vécu. De la 
mémoire. Elle le dit simplement : 

« Tu peux retirer l’Indienne de la 
réserve, mais pas l’inverse. » Une 
vieille expression des années 1950, 
qu’elle prononce sans ironie. Pas 
pour provoquer. Pour dire une vérité 
intime. Pour elle, sa communauté, 
c’est son village, son chez-soi. Ce 
n’est pas une étiquette, c’est une 
appartenance. Une manière de sentir, 
de se souvenir, de transmettre.

La sagamité, elle la reconnaît à 
l’odeur. Et elle ne sent pas pareil 
quand elle est faite au village. Il y a 
quelque chose dans la fumée, dans 
la texture, dans le silence autour de 
la marmite. Quelque chose qui ne se 
mesure pas, mais qui se ressent. Une 
mémoire collective qui passe par les 
narines, par les papilles, par le cœur.

Les mets qu’elle prépare 
aujourd’hui viennent des aînés de sa 
communauté. Ce sont des recettes, 
oui, mais aussi des récits. Des gestes 
appris en regardant, en aidant, en 
partageant. Elle ne les reproduit pas 
à l’identique. Elle les interprète, les 
adapte, les fait vivre. Mais elle ne les 
trahit jamais. Parce qu’ils portent 
en eux une charge affective, une 
histoire, une dignité.

Quand elle sert une crème de 
légumes à l’érable, c’est bon. Mais 
si elle y ajoute un bagage culturel, 
une anecdote, un souvenir, les gens 
écoutent autrement. Ils ne goûtent 
plus seulement avec la bouche. 
Ils goûtent avec l’esprit. Avec 
attention. Et ce quelque chose-là, ce 
supplément d’âme, il revient. Dans 
les regards. Dans les mercis sincères.

Elle sait que la cuisine peut créer 
des liens. Des liens vrais. Des liens 
durables. Parce qu’elle touche à 
l’intime, au quotidien, à ce qu’on 
partage sans toujours le dire. Et c’est 
là que sa cuisine devient un outil. Un 
outil de transmission, oui. Mais aussi 
un outil de dialogue. Une manière 
d’entrer en relation. De dire : voici 
qui je suis. Voici d’où je viens. Et si 
tu veux bien, on peut se rencontrer 
là, entre deux bouchées.

UN PONT À BÂTIR

Ce que Lysianne espère, c’est que 
la curiosité reste. Que l’ouverture 
ne soit pas passagère. Que les ponts 
qu’on commence à construire ne 
s’effondrent pas au premier coup de 
vent.

Et elle s’appuie sur ce qu’il y a de 
plus simple, de plus universel : la 
nourriture. Parce qu’on mange tous. 
Parce qu’on partage tous ce geste-là. 
Parce que c’est plus facile de tendre 
la main quand elle tient une assiette.

Elle donne un exemple : le maïs 
lessivé. Un aliment modeste, mais 
chargé de mémoire. Partagé entre 
Autochtones et boomers. Un 
goût d’enfance pour certains, un 
goût d’histoire pour d’autres. Une 
nostalgie commune. Une racine qui 
relie.

CHRONIQUE SUR LES 
INGRÉDIENTS BORÉALS ? OUPS ! 

Je voulais écrire sur la cuisine 
boréale. Sur les épices du Nord, les 
baies oubliées, les aiguilles de pin 
dans les sauces. Je voulais parler de 
cette tendance qui s’installe dans 
les restaurants, dans les marchés, 
dans les discours gastronomiques. 
Mais ma rencontre avec Lysanne 
O’Bomsawin a tout changé. 
Soudain, mon sujet s’est déplacé. Ce 
texte est né d’un détour. Et souvent, 
les détours mènent plus loin que 
prévu !

58-    HISTOIRES FORESTIÈRES


